## マトゥラーにおける仏像誕生の情況について [承前]

-マトゥラーの神像崇拝をめぐって-

A Study on the Context behind the Birth of Buddha Images at Mathurā: Focusing on the Cult of Divine Images at Mathurā (Continuation)

## 永田 郁 Kaoru NAGATA

崇城大学芸術学部美術学科准教授
\* Associate Professor, Department of Fine Arts, Faculty of Art, Sojo University

キーワード:マトゥラー、仏三尊像、「菩薩」在銘像、蓮華手、金剛手

Keyword: Mathurā, Image of Buddha Trinity, Buddha images labeled as "Bodhisattva", Padmapāṇi, Vajrapāṇi

#### Abstract

This paper is a continuation of last volume, *Bulletin of the Faculty of Art, Sojo University*. The last volume has discussed the context behind the birth of image of Buddha at Mathurā under the Kuṣāṇ dynasty from the view of Folk cults in ancient India. In last volume, it was reported how was the situation of the cults besides the Buddhism. With being based on its context, the situation of the origin of Buddha (Śākyamuṇi) image was reconsidered. The appearance of Buddha images labeled as "Bodhisattva" at Mathurā and its meaning of the term were considered while also introducing more recent opinions such as Prof. Ju-Hyung, Rhi pointed out.

Being based on the last volume this paper discusses the development of Buddha trinity images from the Kuṣāṇ dynasty to the middle of 5<sup>th</sup> century before Buddhist cave temples of later phase had constructed. A author's view is presented on the reason that introduction of Bodhisattva images as attendants of main Buddha images, compared with Gandhāran art.

### 緒言

前号『崇城大学芸術学部研究紀要』第7 号(2013)において、クシャーン朝マトゥ ラーにおける仏像誕生の情況について当地 の民間信仰および仏教以外の宗教の情況を 整理しながら、クシャーン朝マトゥラーに おいて仏像、すなわち「菩薩」在銘像が如 何なる情況下において出現したか、その背 景を想像してみた。さらに後半においてそ の「菩薩」在銘像に関して、これまでの見 解を整理し、また近年のイ・チュヒョン教 授による「菩薩」在銘像に関する新たな見 解を紹介しながら、マトゥラーにおける神 像崇拝の情況を踏まえながら、マトゥラー における「菩薩」と銘した仏像が制作され たかについて若干の考察を試みた。

特に前号で考察したマトゥラーにおける 「菩薩」在銘像の存在が古代インドにおい て観音菩薩や弥勒菩薩等の単独の菩薩像を 造像させたものの、いわゆる仏三尊像の脇 侍にガンダーラのように菩薩像を採用しな かった一因だと考えている。従って、本小 論は前号の内容を受け、実作例に即して、 クシャーン朝マトゥラー以降、後期の仏教 石窟が造営される5世紀中葉までの仏三尊 像の展開について整理し、「菩薩」在銘像 とともに、仏三尊像の脇侍像に菩薩の導入 が古代インドにおいてガンダーラに比して 遅れたかについて考えてみたい。

# 4. インドにおける仏三尊像の展開 について

一クシャーン朝~グプタ朝(5) 世紀中葉まで)―

## (1)クシャーン朝マトゥラーの様相

#### ―「一仏二鬼神」の伝統―

まずインド内部で最初に仏三尊像が造像 されたクシャーン朝マトゥラーについて見 ていきたい。例えば、クシャーン朝マトゥ ラーの初期の完存した作例として1世紀後 半の制作とされるカトラー出土の仏三尊像 (「菩薩」銘、図1) では、中尊は菩提樹 下に偏袒右肩で結跏趺坐する姿であり、左 右に払子をもつ脇侍像が伴っている。また、 2世紀前半の「カニシカ4年銘」の仏三尊 像では、中尊はカトラー像に似ているが、 相違点として左手の拳を握って左膝上に置 いている。そして左右の脇侍像はカトラー 出土像同様払子をもつ脇侍である(1)。本像 も「菩薩」銘<sup>(2)</sup>を有しており、また両者の 左右脇侍像についても払子を執る姿であり、 脇侍の姿はターバン頭飾を被り、装身具を 身に着け、腰には太い腰帯を巻き、カト ラー像においてはショールを肩から掛ける、 いわゆるその当時の王侯貴族の服制と変わ りない姿をとっている。姿形だけでは脇侍 像が神か俗人かの区別が曖昧である。しか し、両者が「菩薩」銘像であることを踏ま え、これまでの議論から、この「菩薩」と いう表現をそのまま受け止めた場合、自明 の理であるが、中尊に従う脇侍像は「菩 薩」とは必然的にならない。それではこの 脇侍像が何者かというその出自の問題は次 の段階を俟たねばならない。

次に単なる払子を執る脇侍像から具体的 な持物を執る脇侍像が登場する。それが ニューデリー国立博物館蔵のアヒチャト ラー出土の「32年銘」の仏三尊像である (図2)。左右脇侍像は中尊向かって右に 蓮華の切り花を執る蓮華手像、左に金剛杵 を執る金剛手像を執っている。この点につ いては既に拙稿で論じているが、金剛手像 についてはその出自がヤクシャであること はこれまで多くの研究者により指摘されて いる<sup>(3)</sup>。蓮華手像に関しては、サーンチー 第一塔北門の第二、第三横梁を繋ぐ三本の 支柱に中央に菩提樹、左右の支柱に蓮華の 切り花を執るヤクシャが侍者として表され ている作例<sup>(4)</sup>やバールフットの銘により 「ヤクシャ」と特定できる像が蓮華を執る ことやサーンチー第一塔の守門の持蓮華ヤ クシャ像からもヤクシャと比定できる。特 にこの蓮華手、金剛手の脇侍の組み合わせ についてストゥーパの枠組みで考えた場合、 左右脇侍の型としては、前述のサーンチー 第一塔北門の横梁を繋ぐ支柱の菩提樹と二 持蓮華ヤクシャやサーンチー第一塔の守門 像にみられる切り花(蓮華を含む)を執る ヤクシャ像をベースとし、そこに新たな要 素としてガンダーラ美術でみられる仏陀の 護衛者である金剛手(ヴァジュラパー 二)<sup>(5)</sup>を取り込んだのではないだろうか?

以上の点からクシャーン朝マトゥラーの 仏三尊像の脇侍の出自はヤクシャとして間 違いないであろう。つまり二ヤクシャを脇 侍にとっている。入澤崇氏は仏三尊像の起 源について仏塔を中心とする鬼神である ナーガ、ヤクシャ、ヤクシーを左右に配す る形態がその原初的なものであり、すなわ ち「一仏二鬼神」の原理が仏三尊像の起源であることを指摘している<sup>(6)</sup>。例えば図3のナーガに守護されるストゥーパ(アマラーヴァティー出土)は舎利八分の一つのラーマグラーマのストゥーパであり、左右にナーガを配置し守護している(図3)。ここでもストゥーパを守護する鬼神の形式がとられ、マトゥラーにおいて新たな信仰対象である仏像が誕生しても、この形式がゆったの仏像が誕生しても、この形式がゆいる。単独の菩薩像がクシャーン朝で造像されていたにもかかわらず、仏三尊像の脇侍に菩薩を採用しなかったのは仏塔と鬼神信仰の結びつきの強さがその要因と考えられるのである。

その一方、同じクシャーン朝ガンダーラ においては初期の仏三尊像として梵天勧請 の主題に基づく例(図4)が挙げられ、そ こでは梵天と帝釈天が脇侍となっている。 その後、例えば3~4世紀頃のペシャーワ ル博物館所蔵のサハリ・バハロール出土の 仏三尊像では、中尊を説法印の仏坐像と向 かって左脇侍にターバン頭飾を被り、左手 に花綱を執る観音菩薩、右に結髪し、左手 の持物は確認できないが恐らく水瓶を執っ ていただろうと推測され、弥勒菩薩とされ る脇侍を配している (図5) $^{(7)}$ 。この点に おいてマトゥラーの事情とは異なり、仏三 尊像に菩薩を採用することがスムーズに行 われたことが窺われる。ここに仏陀像とし て造像されたガンダーラと「菩薩」銘を もった像として造像されたマトゥラーにお ける仏像制作の環境の違いが仏三尊像の脇 侍の選択に差異を生じさせたと推察できる。

なお、クシャーン朝後期以降、グプタ時

代にかけてマトゥラーの仏・菩薩の造像を 見渡しても、単独の仏・菩薩の造像はみら れるものの、菩薩の像例も少ないが、仏三 尊像の事例はあまり知られておらず、ガン ダーラと比べ絶対量が少ないことからも、 インド内部における仏三尊像脇侍に菩薩を 導入しなかった事情が推察される。この情 況は南インド・アーンドラ地方においても 同様であり、仏像制作は2世紀末頃から開 始されるが、いわゆる脇侍を伴う仏三尊像 の作例は確認できない。また仏像が出現し ても、仏陀の象徴表現が根強く、仏伝図中 でも涅槃の場面は古代初期以来の仏塔で代 用しており(図6)、なお仏塔信仰が根強 い情況がみられ、アーンドラ地方では菩薩 像すら確認できない<sup>(8)</sup>。こうしたインド内 部の菩薩造像の事情を鑑みた場合、やはり そこには仏塔信仰の堅固なパラダイムが存 在していたことは明らかであろう。

## (2)5世紀中葉サーンチー第一塔の四仏の仏 三尊像について

以上、クシャーン朝マトゥラーにおける 仏三尊像の左右脇侍像の出自の問題につい て具体例を挙げ、整理してきた。次に第二 部で展開する後期の仏教石窟の脇侍像を考 える上でも、アジャンターの後期窟が造営 される直前の5世紀中葉の仏三尊像の様相 をみていきたい。

中インド・サーンチー第一塔の四面に設 置された四仏(仏三尊像)では、中尊はい ずれも禅定印仏坐像で、この四仏の左右脇 侍像については既に定金計次氏により報告 がなされている<sup>(9)</sup>。それによると、南面の 脇侍像はグプタ時代としては珍しく、いず れも合掌像で向かって左に結髪する梵天、 右に宝冠を被る帝釈天 (図7)。北面 (図 8)、東面(図9)の脇侍像はいずれも払 子を右手に執り、向かって右脇侍像は左手 に金剛杵を執っているが、摩滅で判別が難 しいが北面・東面像では頭部の表現が異 なっている。北面像が冠帯の上部の前立部 が頭部左にずれており、東面像は南面像と 近い冠を被っている。そして、北門・東面 向かって左脇侍はいずれも右手に払子を執 り腰帯の結び目に左手を添えている。また、 西面像(図10)はいずれも頭部は欠くが払 子を執り左手は腰あるいは結び目に手を添 えている。

西面像は具体的な尊格のない払子を執る 像で、ヤクシャかどうか判断する具体的な 図像形式は備わっていない。他の三面につ いて言えば南面は梵天・帝釈天の二神、北 面・東面に関しては向かって左脇侍像は装 身具を着けた像で南面の梵天像とは姿が異 なる。定金氏はこれらの像を不確定な西面 を除き、梵天・帝釈天と捉えるのが妥当と しているが、明らかに南面と北面・東面向 かって左脇侍は系統が異なる。また、北 面・東面の金剛手像についても両者の表現 形式の違いが認められ、帝釈天として同一 に扱うには問題が残る。しかしながら、北 面・東面向かって右脇侍像が金剛手像であ ること、また対となる脇侍像が左手を腰帯 の結び目に置くこと、この組み合わせはア ジャンター後期窟晩期の第26窟の長押の仏 三尊像の事例では、向かって右脇侍金剛手 像、左脇侍は結び目に左手を置く弥勒菩薩 像という事例(図11)があるので、サーン チー大塔北面・東面の発展形と捉えること

も可能であろう。このような情況をみても、 仏三尊像の脇侍に菩薩を採用する構想自体、 インド内部では起きなかったことは確かで あり、ガンダーラ美術の情況とは対照的で ある。これはクシャーン朝マトゥラーの仏 教の新たな信仰対象が「菩薩」と銘打った 像で、杉本卓洲氏が指摘するようにそこに 一切の生類の救済のために献身的な行為に 邁進する英雄及び勇士という菩薩の観念が 反映されているとみるならば<sup>(10)</sup>、仏三尊像 の中尊=「菩薩」であるならば、それに従 う脇侍は「菩薩」未満の像であり、それに もっとも近しい存在であるヤクシャを含め た民間信仰の神々と考えるのがこれまでの マトゥラーの情況からもその蓋然性が高い と考えられる。

## むすび

前号『崇城大学芸術学部研究紀要』第7号(2013)の内容を含め、本小論での議論を整理して結びに代えたい。

前号ではマトゥラーの仏像誕生の情況を 作例と銘文資料を通して概観した。特に民間信仰という視点で、まずインド内部での 仏像誕生の地であるマトゥラーがどのよう な宗教的環境であったかを整理し、次にサ カークシャーン時代の宗教活動について概 観した。

『根本説一切有部毘奈耶薬事』の記述に あったように仏教側からみればマトゥラー はヤクシャたちが蔓延り、乞食がし難い環 境であり、そのことはマトゥラーにおける ヤクシャの像例が多数確認できることから も推察できた。次にサカ=クシャーン時代 におけるマトゥラーの宗教活動を概観したが、プトレマイオスの言葉を俟つまでもなく、マトゥラーは「神々の町」としてヒンドゥー教、ジャイナ教、その他ヴィシュヌ信仰に組み込まれるヴァースデーヴァ信仰が盛んに信仰され、またナーガ信仰においては仏教と共存して存続していたこともわかり、民間信仰をベースとして、ヒンドゥー教、ジャイナ教、仏教それぞれが民間(土着の)信仰を積極的に取り入れていた様相が確認できた。そういった情況の中でマトゥラーにおいて仏像の出現をみるのである。

続いてマトゥラーにおける「菩薩」在銘 像に関して、高田修博士および近年のイ・ チュヒョン教授の研究を紹介し、これまで の「菩薩」在銘像の見解を整理した。そこ で注目されるのが、イ教授の見解であり、 「菩薩」在銘像について、仏陀ではなく、 成道後の釈迦菩薩であるという見解は非常 に興味深く、特にその根拠の一つとして挙 げている一種のショールのような着衣は、 当時の男性王侯貴族のものを踏襲している とするならば、それはまさにヤクシャや ナーガ、ヴィーラ像などの民間信仰の神々 の造形とも共通する点は非常に興味深い。 そして、最後にバクティ信仰を受けている ナーガ像に付された銘文の願文にある文言 「一切衆生の利益と安楽のために」と「菩 薩」在銘の銘文の文言が一致するという点、 また仏陀が deva や mahādeva と呼ばれる点 に注目することにより、仏陀像が神に近し い存在として信仰されていたことは、マ トゥラーにおいては仏像といえども民間信

仰の神々の信仰の目的と同一レベルで制作

され、信仰されていたことが推察されよう。 本小論においては、アジャンター後期窟 が造営される5世紀後半以前の古代インド の仏三尊像の展開について、前半部分のマ トゥラーの仏像誕生の情況を踏まえて、特 に左右脇侍像の出自に注目して考察をおこ なった。クシャーン朝マトゥラーにおいて はカトラー出土像やカニシカ4年銘の「菩 薩」在銘像の左右脇侍については単なる払 子を執る脇侍像で、そして漸く(カニシ カ)32年銘の仏三尊像において向かって左 脇侍に金剛手、右に蓮華手といった具体的 な持物を執った脇侍像が登場し、その出自 がヤクシャであろうと特定した。つまり、 そこには仏教美術始まって以来、仏塔の守 護神、守門像として取り込んだ民間信仰の 神が採用されており、入澤氏が指摘するよ うに「一仏二鬼神」の原理が作用しており、 クシャーン朝マトゥラーの仏三尊像におい て脇侍像に菩薩を導入しない背景には、仏 塔と鬼神信仰の強い結びつきがあることが これまでの考察を通して明らかとなり、仏 三尊像の脇侍像に菩薩像をスムーズに導入 したガンダーラとは対照的である。

このようなクシャーン朝マトゥラーの 「一仏二鬼神」の原理、仏塔信仰のパラダ イムの遵守という傾向の中で、5世紀中葉 のサーンチー大塔の四面の四仏坐像の脇侍 においても南面に梵天・帝釈天といった新 たな組み合わせを登場させているが、依然 として頑なに仏三尊像の脇侍に菩薩像を導 入しない態度を堅持していることがわかっ た。やはりそこにはクシャーン朝マトゥ ラーの新たな信仰対象が「菩薩」在銘像で あったことが大きく作用しているに相違な

いであろう。さらに言えば上記のような現 象が起る根幹にはやはり仏塔信仰が深く関 与しており、つまり「仏塔を守護する二鬼 神」というインドの伝統的な表現形式が仏 三尊像の脇侍像に菩薩を導入させない、ま たは遅らせた正体なのである。この情況こ そがアジャンター後期窟において仏殿本尊 左右脇侍像および守門像の展開についても 底通している問題である。すなわち、守門 像については「ヤクシャ」である蓋然性が 高いが、同様に仏殿左右脇侍像についても、 伝統的なヤクシャ像をベースに、そこに新 たな菩薩の要素を付加していく形で、ヤク シャ像から菩薩像への展開の造形的な試み がなされていく。筆者はこの段階を「ヤク シャの菩薩化」として、その原理のもと、 後期の仏教石窟の仏殿本尊の脇侍像を構想 し、順次菩薩像へと脇侍像が置換されてい くことをこれまで跡付けてきた<sup>(11)</sup>。まさに その原理の根幹にあるのは、インド、すな わちマトゥラーにおいて、仏教に関する新 たな信仰対象(仏像)が「菩薩」銘を有し ていた点にある。この「ヤクシャの菩薩 化」という原理を想定することにより、古 代インドにおけるクシャーン朝以降の仏教 尊像の展開が民間信仰の神々の影響を受け ながら、つまり「土着化」という過程を経 て、新たな尊像へ昇華するというインド固 有の尊像生成の様相が明らかとなったと言 える。

#### [註]

- (1) 肥塚·宮治 (2000) 『世界美術大全集 東 洋編13 インド(1)』図版67.参照。
- (2) 銘文に関しては、肥塚・宮治 (2000)、

pp. 386-387. 参照されたい。

- (3) 拙稿 (2005)「古代インドの蓮華手ヤクシャと観音菩薩との関係について―「ヤクシャの菩薩化」をめぐる問題―」『密教図像』第24号、註(10)参照。
- (4) 拙稿 (2005)、註(11)参照。
- (5) ガンダーラの仏伝図において「出城」以降の場面では頻繁に執金剛神(ヴァジュラパーニ)が姿を現す。宮治昭(1992)『涅槃と弥勒の図像学』吉川弘文館、p. 125.
- (6) 入澤崇 (1986) 「ヴァジュラパーニをめぐ る問題」『密教図像』第4号、pp. 56-59.
- (7) 宮治昭氏はガンダーラにおける仏三尊像の40作例から左右脇侍を詳細に整理されている。宮治昭(1992)、第Ⅱ部第二章 ガンダーラの三尊形式の両脇侍菩薩像の図像(pp. 245-280)および pp. 278-279.「表2ガンダーラ三尊形式の両脇侍像一覧」を参照されたい。
- 像されなかったのかという問題については 次の拙稿を参照されたい。 永田 (2008)「南インド・アーンドラ地方の

(8) 南インド、アーンドラ地方で菩薩像が造

宗教美術の様相について―「なぜ菩薩像は造像されなかったか」を巡って―」『崇城大学芸術学部研究紀要』第2号、pp. 69-89.

- (9) 定金計次(2001)「1.インド仏教石窟に おける脇侍としての観音菩薩及び対をなす 菩薩像の図像的展開―中世初期以前につい て―」『インドから中国への仏教美術の伝播 と展開に関する研究』(平成10~12年度科学 研究費補助金研究成果報告書)、p. 293.
- (10) 杉本卓洲 (1983)「Yakşa と菩薩― Mathurā の仏教をめぐって―」『金沢大学文学部論集 行動科学編』第3号、p. 102.

(II) 拙稿 (2002)「アジャンター石窟における 守門像について一第十九窟ファサードの守 門ヤクシャ像を中心に一」『美術史』第153 冊、pp. 15-30.

註 3 拙稿 (2005) pp. 16-30.

拙稿(2007)「西デッカン地方の後期仏教石 窟における仏殿本尊脇侍像・守門像につい て」『美学美術史研究論集』第22号、pp. 33-53

「アジャンター後期窟における仏殿本尊脇 侍像の形成について」(第77回九州藝術学 会)[沖縄県立芸術大学2007.11.24] におけ る口頭発表)

#### [参考文献一覧]

- ・入澤崇 (1986)「ヴァジュラパーニをめぐる 問題」『密教図像』第4号、pp. 55-63.
- ・肥塚・宮治 (2000) 『世界美術大全集 東洋 編13 インド(1)』、小学館.
- ・定金計次(2001)、「1.インド仏教石窟における脇侍としての観音菩薩及び対をなす菩薩像の図像的展開―中世初期以前について 一」『インドから中国への仏教美術の伝播と 展開に関する研究』(平成10~12年度科学研究費補助金研究成果報告書)、pp. 285-326.
- ・杉本卓洲(1983)「Yakṣa と菩薩―Mathurā の 仏教をめぐって―」『金沢大学文学部論集 行動科学編』第3号、pp. 79-108.
- ・東京国立博物館他編 (2002) 『パキスタン・ガンダーラ彫刻』展図録、NHK.
- ・東武美術館他編(1988)『ブッダ 大いなる 旅路』展図録、NHK.
- ・永田(2002)「アジャンター石窟における守門像について―第十九窟ファサードの守門ヤクシャ像を中心に―」『美術史』第153冊、

pp. 15-30.

- ・永田(2005)「古代インドの蓮華手ヤクシャ と観音菩薩との関係について―「ヤクシャ の菩薩化」をめぐる問題―」『密教図像』第 24号、pp. 16-30.
- ・永田 (2007)「西デッカン地方の後期仏教石 窟における仏殿本尊脇侍像・守門像につい て」『美学美術史研究論集』第22号、pp. 33-
- ・宮治昭(1992)『涅槃と弥勒の図像学』吉川 弘文館.

#### 【図版典拠】

本小論で使用した図版は図4、5以外は 筆者の撮影によるものである。

図4は東武美術館他編(1988)『ブッダ 大いなる旅路』展図録、図版 No. 28、図 5 は東京国立博物館他編(2002)『パキスタ ン・ガンダーラ彫刻』展図録、NHK、図版 15より転載したものである。



図1 仏坐像(「菩薩」銘) カトラー出土 マトゥラー博物館



図 2 仏坐像(32年銘 蓮華手·金剛手脇侍を伴う) アヒチャトラー出土 ニューデリー国立博物館



図3 ナーガに守護されるストゥーパ アマラーヴァティー出土 チェンナイ州立博物館



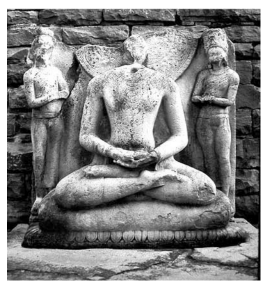
図 4 梵天勧請 スワート (パキスタン) 出土 ベルリン国立インド美術館



図 5 ガンダーラの仏三尊像 サハリ・バハロール出土 ペシャーワル博物館



図 6 仏伝四相図 アマラーヴァティー出土 チェンナイ州立博物館



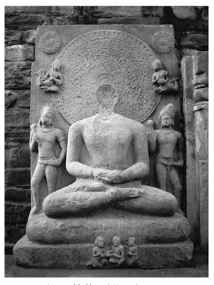


図8 仏三尊像(北面) サーンチー第一塔



図9 仏三尊像(東面) サーンチー第一塔



図10 仏三尊像(西面) サーンチー第一塔



図11 仏三尊像および左右脇侍像 (向かって左:弥勒菩薩/右:金剛手像) アジャンター第26窟内部長押